# メルロ = ポンティの存在論の自然化 - 「存在論的波動」をめぐって-

砂子岳彦

# Naturalization of Merleau-Ponty's Ontology: On "Ontological Vibration"

SUNAKO Takehiko

#### 亜 旨

本論の目的はメルロ=ポンティの存在論を自然化することにある。ここに、存在論の自然化とは数学による存在の表現である。メルロ=ポンティによれば、「存在」は交叉配列による可逆性である。一方、量子力学によれば、「存在」は正準量子化によって表される波動関数で表現される。正準量子化は交換関係による数学的手続きだが、その意味は未だ不明である。両学の「存在」についての研究にもかかわらず、現象学は量子力学と核心的な連絡をもっていない。しかし、存在論の自然化によって正準交換関係は存在の可逆性の数学的表現と見なすことができるため、正準量子化は物理系の存在構造を設定すると解釈できる。したがって、メルロ=ポンティが「究極の真理」とする可逆性によって、量子化はメルロ=ポンティの存在論によって基礎づけられる。さらに、メルロ=ポンティが量子力学を意識しているかのように表現した「存在論的波動」は、物理的な存在様態である波動関数として理解することができる。存在論の自然化の意義は、「生活世界」から物理学を基礎づけることである。

キーワード: 存在論、自然化、メルロ=ポンティ、量子力学

# Abstract

This paper aims to naturalize Merleau-Ponty's ontology. The naturalization of ontology here is a description of the naturalization of ontologish "existence" by mathematics. According to Merleau-Ponty, "existence" is reversibility due to chiasme. On the other hand, according to quantum mechanics, "existence" is represented by a wave function expressed by canonical quantization. Canonical quantization is a mathematical procedure based on commutative relations, but its meaning is still unknown. Despite both studies discussing "existence," the phenomenology has no core connection to quantum mechanics. However, since the commutative relations can be regarded as a mathematical expression of the reversibility of existence due to the naturalization, it can be interpreted that canonical quantization sets the existence structure in the physical system. Therefore, quantization can be based on Merleau-Ponty's ontology because of the reversibility that Merleau-Ponty considers to be the "ultimate truth." Furthermore, the "ontological wave" described by Merleau-Ponty, as if he were conscious of quantum mechanics, can be understood as a wave function, which is a mode of physical existence. The significance of the naturalization of ontology is to base physics from the "life-world."

Keywords: ontology, naturalization, Merleau-Ponty, quantum mechanics

# 1. はじめに

メルロ=ポンティの哲学は物理学の存在論的基礎づ けを担う内実を持っているにもかかわらず、抽象的な概 念にとどまっているために、広い視野に立った応用にま で至っていない。「現象学というものは、ただ現象学的 方法によってのみ近づきうる」(PP, p.II)とすると、真 摯にその態度を遂行するほどに、他の学からすれば現象 学は近寄り難い形而上の哲学に見えるだろう。現象学は 諸学を基礎づけている認識や「存在」の意味を開示して いるが、物理学にとって、現象学は実験数値に直結しな い縁遠い議論となっている。とりわけ、メルロ=ポンティ の思想はその(あるものが A であり B でもあるような) 両義性 (ambiguïté) によって、あいまいさ (ambiguïté) と馴染まない自然化(数学化)を阻んでいる。そのため にメルロ=ポンティの思考は、抽象化された記号による 彼自身の思想の形式的表現を困難なものにしている。そ うしたメルロ=ポンティの態度に対して、河野は「記号 的活動の形式的・抽象的側面に関する考察が弱い」(河野, 1991) と断じているとしても決して言い過ぎではないだ ろう。そもそも存在者ではない「存在」の自然化は存在 を対象化しようとするかぎりにおいてその試みは容易で はない10。このことが現象学と物理学の隔たりをつくっ ている。

存在にかんして現象学の成果が豊かにありながらも、物理学にさほどの反映もされていない。アインシュタインの相対性理論がマッハの哲学から着想を得たのは周知である。相対性理論と双璧をなす量子力学には様々な哲学的解釈が加えられているが<sup>2)</sup>、それらは量子力学の発表後のことであり、量子力学そのものは当時のエネルギー固有値や二重スリットなどの実験的事実や種々の思考実験から構築されたのであって、哲学からの直接的な影響は無かったといっていい。量子力学に対する自信とはうらはらに、物理学は量子化の意味を明らかにしていないままである<sup>3)</sup>。

その非直感的な理論に対応するために、量子力学によって規定された構造が実在的であるとする存在的構造 実在論が近年注目されている(たとえば藤田(2020)、 北村・森田(2019))。自然科学の科学的理念が先行して そこから存在を捉えているという意味では構造実在論は 理念化の辿る帰結である。現象学と同時代に興った量子 力学は一ともに存在を論じていても一未だ現象学からの 核心的な連絡を持っていない。

メルロ=ポンティは哲学の立場から、量子力学を意識しているかのように存在様態を「存在論的波動 (vibration ontologique)」(VI, p.153) と記している。また、「量子力学が検証しなければならないのは、一科

学者-哲学者が、その形式主義に意味を与えようとするときに一科学者の宇宙、言語の宇宙の結合である」(N,p.125)として、メルロ=ポンティは、哲学が語る言語が「無媒介の絶対的なものではない」(N, p.122)ことから、科学から〈自然〉を考えなければならないとして<sup>4)</sup>、「新たな科学的存在論の出現」(N, p.125)の可能性を哲学とのかかわりにおいて明言している。

そこで本論の目的は、メルロ=ポンティが究明した存 在の構造を物理学に着地させることにある。メルロ=ポ ンティの哲学のうちその存在論は少なくとも物理学への 自然化が可能である。存在とは差異の構造であり、メル ロ=ポンティによれば可逆性である。可逆性は存在論に おいて深められていった両義性である。可逆性を物理学 に見出すためにはその数学的表現が必要である。逆に数 学的表現によって存在の表現が明確化されるだろう。 本論の論点は、存在の可逆性が代数的交換関係によって 表現されるという点にある。この存在論の自然化によっ て、物理学には量子化の意味が与えられ、翻って「記号 的活動の形式的・抽象的側面に関する考察が弱い」メル ロ=ポンティの現象学が提示している存在の姿が明瞭に 呈示される。それは現象学による物理学の基礎づけに よって構造実在論にまで推し進められてきた5)「形式主 義に意味を与え」ることである。

次節では存在論の自然化について現象学と物理学の現 状を確認し、第三節から第四節では存在の構造を明確化 し、第五節で存在の構造を数学化することによって物理 学の基礎づけを試みる。

# 2. 存在論の自然化

自然科学のこれほどまでの経験的成功によってその真 理性を信じる実在論者に対して、自然科学の経験的成功 は必ずしもその理論の正しさを裏付けるものではないと する悲観的な立場がある (悲観的帰納法)。経験的成功 の裏では理論の棄却が行われてきた歴史的事実がそれを 物語っている。しばしば挙げられる例は、光をエーテル の振動とするフレネルの理論に対して、のちに採用され る場の振動とするマクスウェルの理論との関係である。 両理論は振動を表象するという共通項がある。こうした 共通項に着目して数学的な構造に本質を認め、実在を構 造に求めるのが存在的構造実在論の立場である。存在的 構造実在論は、したがって、数学的構造を特権的とする 自然主義的態度の結実である。量子的な存在者にこの立 場を適用するならば、粒子か波動かといった二者択一を 回避して、それらを数学的構造がもたらす異なる表現と 考えることができる。数学的構造は経験的事実を説明す る強靭な論理を提供するが、その反直感的な数学的構造 じしんを説明するものはない。その意味では存在的構造 実在論はいかなる「意味」も提供していない。

科学の実在論に対して、メルロ=ポンティは次のよう に述べている。

科学的演繹 - 経験的事実の平行関係は否定でもなければ科学的実在論の証拠でもない。この平行関係は、演繹科学が諸構造や回転軸、世界の骨組みの表情を顕在化するということに基礎をおいている。科学のもつこうした真理性は、哲学を無用ならしめるどころか、〈存在〉への超越的関係、科学の主観と客観の或る前客観的〈存在〉への内属性によって基礎づけられ、保証されるものである。(VI, p.275)

科学は、構造によって世界の「表情を顕在化」することはできてもその客体へのこだわりから、表情の向こうにある〈存在〉への関係を持てないならば、哲学がその役割を担おうというわけである。哲学には、その「前客観的〈存在〉への内属性」の思考によって、すなわち存在を対象化する手前で〈存在〉を顕在化して科学の実在論を乗り越えることが期待されている。

メルロ=ポンティによれば、科学を契機として存在論から科学が顕在化する構造に意味を与えることができる。意味とは存在論が拠り所にする現象学的な身体性である。未知の食べ物の説明を聞くよりも、味わうことによって鮮烈にその意味が与えられるように、物理学的な構造として顕在化した実在論的な「表情」を突破して、身体性から「意味」が与えられる。この身体性に依拠するメルロ=ポンティの存在論が「肉」の存在論、「内部存在論」、あるいは〈自然〉の存在論である。

物理学と〈自然〉の存在との隔たり、生物学と生命の存在との隔たりを示すことによって、即自的・客観的存在から、Lebenswelt〔生活世界〕の存在への移行を果たすことが必要である。一そして、この移行がすでに、存在のいかなる形式も主観性への照合なしには立てられえないということ、身体は意識という或る Gegenseite〔裏面〕をもっているということ、身体は精神一物質的なものであるということを意味している(VI, p.218)

フッサールが提言した「生活世界(Lebenswelt)」は身体との相関によって直接的に経験されている場であり、知覚世界である。その生活世界を自然化する「理念の衣」をまとうことによって客観的、因果連関のもとで自然科学は構築されている。物理学も例外ではなく生活世界に基づいているのだが、生活世界に由来しているこ

とが忘れ去られている。そのことによって諸学が空洞化してくことをフッサールは『ヨーロッパ諸学の危機』として捉えたのである。生活世界の知覚的実在が忘却されるほど数学化された物理学は、自己完結した体系をなすことで、科学的実在論を確立している。

長滝(1994)は生活世界と自然科学の仲介する「知覚と科学の結び目」を、要素還元主義を脱却する「ゲシュタルト」に着眼したギブソンとメルロ=ポンティの議論の比較を通じて論じている<sup>6)</sup>。「ゲシュタルト」は経験から析出してくる「なにか」の形態形成であり、客観的実在に先立って身体の上に作動している。長滝はメルロ=ポンティ初期の『知覚の現象学』に依拠するものの、「ゲシュタルト」は後期の『見えるものと見えないもの』に至るまで一貫して取り上げられている鍵概念の一つである。

科学は古典物理学から量子物理学へと革新的な変化を 遂げて、それまでの「なにか」にかんする客観的実在性 から「ある」こと(存在)を分析している。存在にまで 遡及している科学に対して、「ゲシュタルト」論を具体 的対象とその認知を前提とする心理主義、認知主義にお いて捉えるかぎりそれを「知覚と科学の結び目」とする のは無理がある。しかし、メルロ=ポンティの「ゲシュ タルト」論は現象学的な境位の深まりとともに、知覚に よる意味の創造から存在論にその地平を移している。 「肉」の存在論に定位してゲシュタルトが捉え直される と、「身体も一つのゲシュタルトなのである」(ibid.)。 したがって、意味作用としての現象学的な身体性の構造 (肉)の自然化・数学化は、その構造によって意味の表 現となっている。その意味で存在論の数学化、存在的構 造実在論とは似て非なるものである。しかし、現象学は 対象の存在を素朴に前提する自然科学の態度に批判的で ある一方で、自然科学を不要とする立場をとるものでは ない。

諸学の基礎づけを目論む現象学にとって、諸学への接近は不可欠である。ヴァレラらの神経生理学におけるカップリングによる現象学の自然化も知られているが、それらは認知主義に基づく研究であり、物理学を基礎づけする存在論の数学化は未だ例を見ない。そう考えると自然化には層があるだろう。物理学は目に見える物体を対象にする系からそれらを構成する素粒子のように目に見えない対象の系という階層もつ。現象学にもその遡行する深さ、ゲシュタルト論の深まりに応じてその自然化に階層があるだろう。「物理学と〈自然〉の存在との隔たり、生物学と生命の存在との隔たりを示すことによって、即自的・客観的存在から Lebenswelt 〔生活世界〕の存在への移行を果たすことが必要である」。すなわち、現象学が物理学の基層に自然化を目指すとしたら、現象

学と物理学の共通項であり物理学が前提としている、「存在」に対して行われる必要がある。すると「知覚と科学の結び目」の基層に〈存在〉が位置づけられる。

物理学は、存在を量子力学によって表現し、ときに観 察者をも問題圏域に含めている。他方、現象学は志向性 の考察から存在を脱自的に生きられた自然のうちに開示 している。「存在」のテーマのもとに両学は図らずも接 近はしているが、時空のなかの対象の存在を前提とする 物理学と、そもそも対象という態度を判断留保する現象 学とのあいだには未だ大きな隔たりがある。この隔たり を埋めるのは、物理学からの現象学的アプローチか、現 象学の自然化であろう。物理学からのアプローチとは、 いわゆる一人称視点によって問題領域に切り込む必要が あるが、その客体主義的態度をもっている物理学には大 きな転回が必要となる。しかし、量子力学は客体的物体 のみならず、観測あるいは観測者のシステムへの参加を 要請し、存在者とともに存在様態(波動関数)として記 述され、観測は存在者と身体 7) との相互作用(収縮) とされる。このことから客体主義的な物理学にも変化の 兆しを見ることができる。他方で存在者から存在への転 回をすでに済ませている現象学からの自然化(物理学化) によるアプローチが可能である。片や量子論にみる数理 物理学的構造、片や現象学にみる構造的な存在論を俯瞰 すると、両学の領域を結ぶ架橋を構築するための地盤は すでに整っていると考えられる。

# 3. 二重の交叉

「そこにリンゴがある」の「ある」という存在は、少 なくとも「ある」と言っている〈わたし〉に生じている 出来事であるに違いないので、〈わたし〉(超越論的自我) に還元されうるのだが、外的な触発であることにおいて は存在は私秘的ではない。見られるものは、〈わたし〉 に現象していることでありながら公の場所にあると信じ られる。リンゴや他者が存在する世界は空間性とその表 現を持っている。リンゴも見えていない〈わたし〉も同 列の対象として、経験的自我である「わたし」と「リン ゴ」として空間のなかに記入される。「リンゴ」や「わ たし」は、見るものと見られるものの〈あいだ〉の両端 に客体的に位置すると、空間化された〈あいだ〉は測量 技術の発達にともなって幾何学によって表現されるよう になる。しかし、リンゴを見ている観察の現場では、状 況が一変する。第一に〈わたし〉が見えていない。そし て奥行はもはや幅ではなくなっている。この幅ではない 奥行が現象学を要請する。メルロ=ポンティが言うよう に、奥行はみずからは隠れて見えるものを支える場所で あり、ここでも量子力学を意識しているかのように、「見 えるものと呼ばれるものは、木目をはらんだ質、或る奥行の表面、どっしりとした存在の上の切り口であり、〈存在〉の波に運ばれている一粒ないし粒子である」(VI,pp.177-178)。したがって、存在は奥行として対象を浮かび上がらせている。見ている〈わたし〉にとって奥行は幅というよりも、むしろ方向である。この方向(志向)は〈わたし〉からリンゴへと、リンゴから〈わたし〉へという〈見える一見られる〉二方向がある。

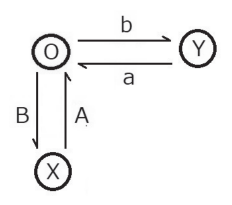


図1 二重の交叉

〈わたし〉は〈あなた〉(あるいはリンゴ)にとっての奥行を横から見る特権を与えられている。見られるもの(リンゴや他者)にとっての奥行は横から見ると幅として見える。その幅が想像された「わたし」の奥行として〈わたし〉の見えるはずもない奥行を見えるものとして横領する。知覚としての奥行は表現されると幅となっているのである。自己の〈見える-見られる〉方向性と他者の〈見える-見られる〉方向性と他者の〈見える-見られる〉方向性は互いを幅として見えるという位置関係によって両者の奥行は直交関係にある

知覚経験を起こす身体をメルロ=ポンティは「現象的身体」とする。「身体とは自然的自我であり、いわば知覚の主体である」(PP, p.239)ことから、現象的身体が知覚の主体〈わたし〉である。主体(自然的自我)が対象化(イメージ)されて客体(客体的自我「わたし」・客体的身体)となる。対象化は表象や表現を伴う。図1は見るものXと見られるものO、そしてXを現象的身体とすると、Y は客体的身体である。身体は見るもの(現象的身体 X) でありながら見られるもの(客体的身体 Y) である。〈わたし〉の〈見える A — 見られる B〉関係性は、客体的身体においては〈見える a — 見られる b〉関係性として一自他の関係のように一実現している。見えることは見られることの反転であるという点で同時的である。この関係をメルロ=ポンティは「可逆性」と呼ぶ。

たとえば手で物を触れたとき、物の感覚は可逆性に よってひそやかな手の感覚が反転したものである(後 出)。

図1は見るものと見られるものの主体と客体の対化に よって二重の交叉の可逆性を表している。

メルロ=ポンティによれば、「あらゆる次元性が〈存在〉 のうちに着生していることを研究するためには、一奥行 が知覚のうちに、言語が沈黙の世界のうちに着生してい ることを研究すること」(VI, p.285)。図1の二重の交叉 による四つの志向性は、異なる水準をあらわすという意 味では異なる次元として互いに直交関係にあり、存在の 場所の4次元を与えている8。そして、「〈存在〉とは「意 識の様態」が〈存在〉の構造化として描きこまれる《場 所》」(VI, p.302)である。ここに存在論の数学化の布石 として、〈存在〉を《構造》と《場所》に分けるならば、 《場所》は四つの次元(志向性たち) A, B, a, b で表わさ れる空間であり 9)、《構造》とは次元(としての知覚や 表象)の可逆性である。「存在」は確かに言語を住処と する。その一方で、「奥行こそ、優れた意味で同時的な ものの次元なのである。この奥行がなければ、世界もな ければ〈存在〉もないことになろう」(VI, p.268)。存在 の《場所》は住処としての言語と知覚の領野としての奥 行にある。すなわち、存在の《場所》は知覚(A, B)に よる空間と言語あるいは言語の与える表象 (a, b) によ る空間から構成される。そのうえで、存在の《構造》は どのように表現されるだろうか。

#### 4. 可逆性

存在の《場所》である原初的な空間は身体に定位する いわば、現象的な場である。現象的な場は見る現象的身 体の〈見える-見られる〉 2次元と見られる客体的身体 の〈見える-見られる〉 2次元から構成される 4次元空 間(A, B, a, b)である。奥行方向の2次元(A, B)は、 先に述べたように、それを横から知覚する特権を持つも のにとって幅の次元(a, b)として表現される。この知 覚と表象の対応は現象的身体と客体的身体の間でその位 置を入れ替えても、その(互いに直交して他が幅に見え る) 関係性は不変であるという意味で共役である。すな わち現象的な場(A, B, a, b)は、現象の2次元(知覚) 空間(A, B)と客体の2次元(表象)空間(a, b)によっ て構成される共役空間である。次元は観察の水準であり、 対象をそれへと射影する場を規定する。この水準への射 影は数学・物理学的には射影作用素で表される。作用素 は状態(認識)を変化させる射映(写像)である。観測 する前と観察した後では状態(認識)が変化させられて いることが数学的な観察の意味である。たとえばたくさ んの果物の中からリンゴを探し出したとき、認識φはリ ンゴの不特定から特定へと状態変化する。その変化をφ

〈見える-見られる〉知覚の可逆性について、メルロ =ポンティは「percipere(知覚すること)から percipi(知 覚されること)への先行性はなく、同時性がある。もし くは〈遅延〉さえある | (VI. p.162) と述べている。見 えることそのものは〈見える一見られる〉ことの交叉配 列によって同時性である。知覚どうし、あるいは表象ど うしの同種の可逆性と比べて、知覚と表象を「跨ぎ越し」 た場合の可逆性は(「跨ぎ越し」でない交叉と比べると) 質の異なる差異をもつ。しばしば、メルロ=ポンティは 左右の手を例に挙げる。左右の手を合わせたときにある 感覚は同時的であるが、右手で左手の感触を感じようと するとその逆の感触は消えている。この逆の感覚がない といった不在を想像をすることを可能にするのは言語や 表象である。つまり表象を含んだ交叉配列が〈遅延〉を もたらす。ここに表象あるいはそれを可能にする言語の 存在への関与を垣間見ることができる 110。可逆性は同 時にあるが、もう一方の反転した不在の認識は表象に 依って〈遅延〉をもたらすのである。メルロ=ポンティ は知覚と表象(あるいは言語)の差異が観察順序に関わ ることを示唆している。

私には知覚される事物が見えるのだが、その反対に、意味作用は見えない、という差異が知覚と言語の間にある。 自然的存在はそれだけでは固定しているから、私の眼差しはそれにむけられうる。 だが言語を住処とする〈存在〉は眺めることができない」(VI,p.263)

「意味作用は見えない」といった可逆性は、知覚と言語(というよりも意味作用としての表象だが)の「跨ぎ越し」である。言語を住処とする存在は固定していないから見ることができないとして不在を観察したとしても、そのことじしんが一つの観察結果を提供している。知覚どうし、表象どうし、そして「跨ぎ越し」の諸関係によって、そこには可逆性による交叉配列が成立している(図 2)。



図2 交叉配列 (縦の関係のみが非可換でそれ以外は可換)

ある二つの観察の作用素 Qと Pによる同時観察可能 性は、数学的には可換な交換関係 QP=PQ によって表さ れる(作用素としてみるときイタリックで表示する)。 つまり、どちらの作用を先にしてもその演算結果は変わ らない。これに対して(〈遅延〉をともなう)同時観察 不可能性は非可換な交換関係  $QP \neq PQ$  によって表され る<sup>12)</sup>。現象的な場の可逆性は交叉配列として、四つの 次元のあいだで交換関係をもつ。すると、知覚どうしあ るいは表象どうしはその同時性によって可換である。遅 延をともなう知覚と表象の跨ぎ越しの差異は非可換性で ある。たとえば、「それは『リンゴ』である」と言うとき、 メルロ=ポンティが述べたようにリンゴの知覚Aと「り んご」という表現aの作用には差異がある。知覚Aと 表現 a の差異は(知覚があってもなくても表現ができ るが)表現自体が知覚されないということである<sup>13)</sup>。 この差異は、対象の知覚に表現「リンゴ」を与える aA とリンゴの表現された対象を知覚すること Aa の差(AaaA) があること(0 でないこと) である。しかし同じ「跨 ぎ越し」であっても、リンゴへの見えAは表象として の「わたし」への志向性 b に対して、〈遅延〉をともなっ てその不在を知ることはできない。なぜなら定義上、リ ンゴの知覚作用Aにとって共役関係にない「わたし」a の「意味作用は見えない」ということすらもないからで ある。このことは知覚と表現の跨ぎ越しにあっても、そ のターゲットとなる対象が異なるときには、どちらを先 に観察しても差異はないこと、すなわち可換であること を示している <sup>14)</sup>。

以上によって、現象的な場の可逆性は現象的身体の〈見える〉次元Aと客体的身体の〈見える〉次元aの交換関係、同様に〈見られる〉次元Bと次元bの交換関係には差異(遅延)がある。すなわち、共役な「跨ぎ越し」の交叉である、Aとa、そしてBとbのみが非可換で、それ以外の組み合わせは可換となる $^{15}$ 。存在の《構造》である可逆性(交叉配列)を作用素の交換関係として表現することによって、現象学と量子力学が連絡を持つこ

とができる。

# 5. 量子化

メルロ=ポンティは量子力学が「われわれの基本カテ ゴリー群を激変させた」(N, p.125) として、「哲学者が 介入できるのは、事実の水準においてではなく、科学的 な存在が前科学的な存在につながるときである」 (ibid.)、そして「知識(科学)が媒介することによって、 かつての理念化によって忘れていた知覚された世界を、 間接的かつ否定的に再発見することが可能になる」(N, p.138) と述べている。メルロ=ポンティは、科学が媒 介することによって間接的に科学が見出した真理を捉え 直すことを期して科学を、哲学を触発するものとして迎 え入れようとしているのである。「Lebenswelt〔生活世 界〕の回復、それは、科学の客観化それ自体が或る意味 をもち、真なるものとして理解されうるような或る次元 の回復なのである」(VI, p.233)。存在の《場所》である 現象的な場による「或る次元の回復」によって存在論に よる物理学の基礎づけが可能となる。

存在の《構造》である可逆性は交換関係によって表現される。非可換な交換関係( $Aa \neq aA$ )をもつ見るものの〈見える〉次元 A と見られるものの〈見られる〉次元 a によって構成される空間(A, a)は、存在の《場所》である現象的な場(A, B, a, b)から観察者への志向性(B, b)を除いた、対象の存在を表す共役な部分空間である a 一般の空間を物理学的な「場」とすればよい。その「場」を物理的時空の各点に貼り付けることによって、拡張空間(fiber bundle)が構成される。この拡張空間では、時空は低空間、貼り付けられている空間はファイバーと呼ばれ、時空の一点が決まってはじめてその拡張が意味をもつ時空が拡張された(直積空間とは区別される)空間である。

すなわち、位置を特定すると対象の空間が定まる設定である。このことは空間のある位置に身を置くことによってそこに志向性の場(対象の空間)が開かれること、客観的な時空に現象化する知覚の可能性を意味する。

時空上の位置は点にすぎないが、身体がそこに位置づけられるともはや点ではなくそこに知覚された世界が開かれる。この拡張空間は物理学における存在の《場所》である量子場の舞台を提供している。すると、対象の空間のもつ構造  $Aa \neq aA$  は、量子場の(交換関係によって表現される)正準量子化  $^{17)}$  を与えていると考えることができる。

以上により、物理学において公理的に与えられている 量子場の正準量子化が実は存在の構造に由来するもので あったことに加えて、存在の構造がどのように交叉配列 しているのかが数学的な表現を通して明瞭になる。すな わち、物理学の「存在」を基礎づけるのは、量子化を基 づける存在の二重の交叉による可逆性である。ここにみ られる存在論と量子論との整合性は、両論が存在を記述 するものであることを考えると自然なことである。存在 論の自然化の意義は、物理学が生命世界からの基礎づけ にある。物理学的な現象学の視点からは正準量子化が知 覚と表現による存在(身体性からもたらされる可逆性) を表現しているという意味が与えられる。その意味で量 子化は対象の存在の表現である。したがって、物理学者 は量子化によって、対象の存在の《構造》を枠組みとし て設定していたことになる。すると、物理学の存在の《構 造》がもたらす様態である波動関数は、メルロ=ポンティ が意図したかどうかは別として、「存在論的波動」と呼 べるものである。

# 6. おわりに

古典論から量子論への読み換えの手続きとしての量子 化が量子力学の構造を与える公理として捉えられると、 存在的構造実在論は構造を特権的なものとすることであ らためて構造の理念的な確かさを浮き彫りにした。存在 論が量子論を基づけるとき、存在的構造実在論を媒介し て構造の理念的な確かさに存在論的な意味、いわば実存 的な確かさを与えることができる。実存的な確かさとは 可逆性(交叉配列)による構造である。すると奇妙なこ とに、構造が構造によって基礎づけられることになる。 しかし、可逆性とは「科学の主観と客観の或る前客観的 〈存在〉への内属性によって」もたらされる「肉」の存 在論における構造である。構造が実在的(構造実在論) というよりも、存在が構造であること(存在論の自然化) によって、科学において体系化された構造が生の現場か ら基づけられる。「肉」という言葉は世界に内属しなが ら世界を含む身体性を含意している。身体性は生の現場 における意味の源泉である。意味の源泉から汲み上げら れる量子化の意味は対象の存在だったのである。

本研究が試みた存在論の自然化は、メルロポンティが 追究しきれなかった核心に迫る道筋をつける一助となる だろう。現象学的な物理学(メタ物理)の意味、量子論 が複素数で表現されることの意味、そして志向性が構成 する時間一空間構造と物理学の前提とする時空との関係 を明らかにすることがこれからの課題として挙げられ る。まずは量子力学と現象学の意義ある接近を確認して 稿を閉じることにする。

### 注

- 1) 2003 年メルロ=ポンティ研究大会シンポジウムにおいて野家伸也は、ヴァレラのオートポイエーシス理論を念頭において現象学の自然化について経験科学との治験を統合する認知科学的記述と超越論的なものの「脱主観化」によるシステムの記述という二つ方向性を示している。本論の自然化は存在論の物理学的な記述であるという意味で第三の自然化の方向性であり、狭義には数学化という意味で「自然化」という言葉を使っている。
- 2)量子の非局所性、粒子と波動の二重性、観測問題を 説明するために、確率解釈する標準解釈、様相論理に つながる多世界解釈、非局所相関を認めるボームの解 釈などがある。量子力学をライプニッツのモナド論に 基づくモデルを示した中込のほかに、石川は数量的に 説明するための言語論的転回から測定理論を提言して いる。
- 3) 1965 年にリチャード・ファインマンは次のように 述べているが、現在でも状況は一向に変化を見ない。"I think I can safely say that nobody understands quantum mechanics." (The Character of Physical Law、1965、Ch。6)
- 4) メルロ=ポンティの量子力学への言及は少ないが、「〈自然〉とは何かを知るために、どうして科学に興味をもたないでいられるだろう」[N, p.122] と述べている
- 5) 構造実在論には認識論的構造実在論と存在的構造実 在論の立場がある。本論はレディマンとフレンチの提 唱する存在的構造実在論に自然主義的な理念化の一つ の到達点をみている。
- 6)「知覚と科学の結び目」に位置づけられているのは ギブソンの「不変項」とメルロ=ポンティの「ゲシュ タルト」である。知覚の変化の「不変項」が抽出され ることによって安定した客観性を得ることによって認 識の規範が構成される。「知覚とは不変項を抽出する だけでなく、知覚主体の創造性が加わることもある」 [2]。
- 7)メルロ=ポンティは身体を客体的身体と現象的身体に使い分けている。物理学は前者に、現象学が後者に重心が置かれているとしても、身体のこれらの両義性によって両学の研究領域が接点をもつことができるのではないだろうか。
- 8) 二つの志向性〈見える-見られる〉を逆方向とする のは、それを横から見た見解であるが、当事者にとっ てはまったく異なる次元(水準)である。
- 9)「存在とは次元性そのもののことである」[VI,p.276]。
- 10) 現象的な場は作用素とみることによってすでに量子

化に馴染んでいる。

- 11) 不在の認識は言語によって可能になり、翻って存在が顕在化する。それを支えているのが無言の知覚である。
- 12) ロバートソンの不確定性関係一二つの物理量演算子 Q と P が非可換のとき、それらの値を一斉に確定することができないこと一が示される。不確定性関係は Q の値を知ろうとすれば P の値を知り得ず、逆に P の値を知ろうとすれば Q の値を確定できないという可逆性を表している。
- 13)「リンゴ」という表現が見えないこと、その不在が言語を知覚した観察結果である。
- 14) 観察者とその知覚の同時性は、「『わたし』はそれ(リンゴ)を見ている」し、「それ(リンゴ)を見ている のは『わたし』」であることを許容している。
- 15) まとめると、AB = BA, ab = ba, Ab = bA, Ba = aB,  $Aa \neq aA$ ,  $Bb \neq bB$  $_{\circ}$
- 16) 対象の空間の要請に自然主義的な態度が見られる。 この要請は物理学が客体的な態度をとるうえで、観察 者の関与を排除してきた経緯から理解できる。
- 17) 正準量子化は、自由度が1 の場合には共役な場(q, p)を作用素として交換関係  $qp-pq=ih/2\pi$ 、すなわち  $qp\neq pq$  であらわされる。この量子化は量子力学の公理的に与えられる交換関係であるが、その意味は(なぜそうするとうまくいくのか)わかっていないが、物理研究者はその有効性から使っている。交換関係に虚数が含まれることの現象学的な意味は奥行の表現に関わることであるが本論ではこれ以上論及しない。

#### 参考文献

- 本文ではメルロ=ポンティの文献を略号で記している。 PP: Maurice Merleau-Ponty (1945), "Phenomenologie de la perception", Editions Gallimard. (訳は、メルロ=ポンティ,中島盛夫(訳)(2018), 『知覚の現象学』, 法政大学出版局,第二刷を参考にした。)
- VI:Maurice Merleau-Ponty (1964), "Le visible et l'invisible", Editions Gallimard. (訳はメルロ=ポンティ, 滝浦静雄(訳), 木田元(訳) (2017), 『見えるものと見えざるもの』, みすず書房, を参考にした。)
- N: Merleau-Ponty, Maurice (1995), "La nature: notes, cours du College de France", Editions du Seuil. (訳はメルロ=ポンティ, M (2020), 松葉祥一訳, 加國尚志訳,『自然』, コレージュ・ド・フランス講義ノート, ドミニク・セグラール編, みすず書房, 新装版第1刷を参考にした。)

- 河野哲也 (1991),「メルロ=ポンティとピアジェ: 知覚 と知能」, 科学基礎論研究, 20巻, 2号, pp.59-64.
- 長滝祥司(1994),「知覚, 実在, 客観性:知覚的客観性 をめぐる現象学と心理学」』, 科学基礎論研究, 22 巻, 1号, pp.47-52.
- 藤田翔 (2020),「構造的解釈から見た時空の創発」,科 学基礎論研究,48巻,1号,pp.1-19.
- 北村直彰・森田紘平 (2019),「存在的構造実在論の概念 的基礎と経験的根拠」,科学哲学,52巻,1号,pp.1-22.